
Piotr Madajczyk 
Heimatlos - Flüchtling, Vertriebener, Emigrant … und in der historischen Perspektive 
angekommen 
 
Der Verlust der Heimat und des Vaterlandes in historischer Perspektive. Worin liegt die 
Besonderheit dieser Perspektive und worin liegt zugleich die enorme Schwierigkeit, sie von 
einem Historiker beschreiben zu lassen? Vielleicht muss man auch fragen, worin liegt die 
größte Schwäche in der Beschreibung von Ereignissen, wie dem Verlust des Vaterlandes 
durch einen Historiker? Also der Erinnerung an konkrete Menschen, ihre Empfindungen unter 
dem Druck struktureller, politischer, wirtschaftlicher, demographischer usw. Bedingungen? 
Die Historiker kennen das Problem des Heimatverlustes eigentlich seit uralten Zeiten. Schon 
vom 11. bis 7. Jahrhundert vor Christus haben die Assyrer massenhaft Zwangsumsiedlungen 
verfügt. Es handelte sich vorwiegend um Deportationen, da die Umgesiedelten an von den 
Machthabern bestimmten Orten angesiedelt wurden. Zwangsmigration, in engem 
Zusammenhang mit Umsiedlungen und Flucht in Kriegszeiten, waren eine häufige 
Erscheinung der hellenistischen Periode. Die Perser betrieben eigentlich eine mildere Politik 
als die assyrischen und babylonischen Herrscher, aber unter den Griechen war die Angst vor 
Deportation weit verbreitet und nicht unbegründet. Mal wurde die ganze Einwohnerschaft 
einer griechischen Polis umgesiedelt, mal nur die Überlebenden einer verlorenen Schlacht. 
Natürlich hatten diese Umsiedlungen auch den Charakter einer Deportation, denn ihnen 
wurden neue Siedlungsgebiete zugewiesen, um die persische Herrschaft zu befestigen und 
ihre Grenzen zu schützen. Sie waren ein Instrument einer Volksgruppenpolitik, und die 
persischen Könige gaben sich alle Mühe, damit die Siedlergemeinschaften in guter 
Verfassung und nicht völlig zerrieben am neuen Lebensort ankamen. Das Ergebnis dieser 
Politik war wahrscheinlich die fortschreitende Assimilierung in der Umgebung der Perser1.  
In Europa wurden durch die Jahrhunderte immer wieder Juden vertrieben, wobei sich 
religiöse Motive den finanziellen Interessen überlagerten. Ende des 12. Jahrhundertes wurden 
alle Juden aus Frankreich vertrieben und ihr Eigentum konfisziert, ein Jahrhundert später aus 
England. 1492 wurden die zweihunderttausend Mitglieder der jüdischen Gemeinschaft aus 
Spanien vertrieben, auch daran wurde ordentlich verdient, denn sie hatten gerade einmal 4 
Monate Zeit, ihren Besitz zu verkaufen, was zu einem radikalen Preissturz führte. In den USA 
wurden die Indianer in den Anfängen dieses Staates schlicht dezimiert und ihr Landbesitz fast 
völlig enteignet2. Diese Politik wurde noch bis ins 19. Jahrhundert fortgesetzt3. 
Allen diesen Ereignissen gebrach es allerdings des Hauptakteurs der nachfolgenden 
Geschehnisse: eines Nationalstaates und seiner immer perfekteren Methoden sozialer 
Kontrolle. Dieser betrat erst Ende des 18. Jahrhunderts nach der französischen Revolution die 
Bühne. Zugleich eröffnete sich ein Weg, der zwei große Entwicklungsstränge zu einem 
verknüpfen sollte, den man mit einem umstrittenen Begriff als "ethnische Säuberung" 
bezeichnen kann: 
· Zwangsmigration, also das durch Gewalt oder Androhung von Gewalt gegen Einzelne oder 
Gruppe erzwungene Verlassen von bestimmten Gebieten, und 
· das Aufkommen von völkischen Ideologien und Staaten, und nachfolgend unter ihrem 
Einfluss der Prozess einer völkischen Vereinheitlichung, bzw. der Ausgrenzung aller 
Personen, die als nicht zugehörig zur völkischen Gemeinschaft erachtet wurden. 
 
Im Ergebnis dieser Verknüpfung bestimmten nun völkische Kriterien, welche Personen oder 
Gruppen von einer erzwungenen Migration betroffen sind. Der Nationalstaat beherrschte nicht 
allein das 20. Jahrhundert, sondern auch die Denkweise der Mehrheit der Historiker. Solcher 
Historiker, die sich vor allem darauf verlegten, die geschichtlichen Abläufe positivistisch zu 



erklären und weniger interessiert waren, die Abläufe und die daran beteiligten Personen zu 
verstehen.  
Allerdings verzerrt eine solche einseitige Konzentration auf den Nationalstaat die historische 
Perspektive. Der Nationalstaat schafft nur einen Rahmen, der bestimmte Tendenzen fördert 
oder hemmt. Er bestimmt zweifellos die Richtung von Entwicklungen. Aber der Nationalstaat 
hat keinen determinierenden Einfluss auf bestimmte Ereignisse und das Verhalten der 
Menschen. Er definiert nicht einseitig eine Wertehierarchie und die Gestalt der politischen 
Kultur, er definiert nicht, welches Verhalten gegenüber Menschen, die als nicht zugehörig zur 
völkischen Gemeinschaft angesehen werden, erlaubt ist. Er determiniert auch nicht unsere 
Haltung gegenüber den Gefühlen von Menschen, die ihre Heimat oder ihr Vaterland verloren 
haben. 
Die Ideologie des Nationalstaats greift nämlich in das Bedeutungsverhältnis von Heimat und 
Vaterland ein, indem sie dem zweiten eine wesentlich höhere Bedeutung zuspricht. 
Heimatverlust ist demnach für viele durch die stärkere Bindung an ein größeres Vaterland 
kompensierbar und wird dadurch hinnehmbar. Für den Historiker bleibt die wesentliche 
Frage, für welchen Teil von Menschen die Heimat eine so hohe Wertigkeit besitzt, dass ihr 
Verlust zur traumatischen Erfahrung wird. Und für welchen Teil er dagegen lediglich ein 
mehr oder weniger häufig erinnertes, aber letztendlich doch eher gewöhnliches Element der 
Kindheit und Jugend war. Aus historischer Sicht ist die Frage nach der statistischen Größe 
wichtig, danach, ob die von Verfolgung betroffene Volksgruppe zahlenmäßig relevant ist. 
Eine Frage, die in ihrem Kern amoralisch sein könnte. 
Die Grenzen innerhalb derer Diskriminierung, Gewalt und Ausbürgerung als Methoden zur 
Lösung politischer Probleme zulässig sind, verlaufen sehr unterschiedlich, und hängen sowohl 
von gesellschaftlichen als auch politischen Gegebenheiten ab. Die zu einem bestimmten 
Zeitpunkt herrschende politische Kultur bestimmt 
· erstens, wer zur völkischen oder ideologischen Gemeinschaft gehört, und wer nicht, 
· zweitens, welche Vorgehensweisen gegenüber den aus der nationalen Gemeinschaft 
Ausgeschlossenen erlaubt sind. 
 
Unter dem Einfluss von Ideologie oder auch im Krieg können die Zugehörigkeitskriterien zur 
nationalen Gemeinschaft erheblich verschärft und brutalisiert werden. Welche 
Vorgehensweise politisch und gesellschaftlich akzeptiert wird, ist von entscheidender 
Bedeutung. Besonders wichtig ist in diesem Zusammenhang der Einfluss politischer 
Ideologien und in einem bestimmten Zeitraum die Vorherrschaft einer Ideologie, die 
"Fremde" in scharfer Form ausschließt und Gewalt gegenüber "Feinden" sanktioniert. 
Aus diesem Grunde beschäftigt sich die Forschung über den Heimatverlust im 20. Jahrhundert 
vorwiegend mit totalitären Ideologien und totalen bewaffneten Konflikten und weniger mit 
dem herrschenden Modell des Nationalstaats. Autoritäre Systeme, selbst brutale Systeme, 
haben sich auf traditionelle Werte berufen. Ihre Legitimation stützte sich auf den Bezug zur 
Tradition oder auf Charisma. Darin bestand auch eine gewisse Eingrenzung der Radikalität 
ihrer Handlungen. In totalitären Systemen kam es zu einer radikalen Veränderung des 
Wertesystems, sowohl in Bezug auf das Handeln des Einzelnen, als auch in Bezug auf die 
herrschenden Bedingungen in Gesellschaft und Politik. Der Verlust der Heimat hat keine 
Bedeutung in einem System, in dem alles möglich ist. In dem es nicht allein um Herrschaft 
und politisches Überleben, sondern um eine totale, innere Beherrschung des Menschen geht. 
In diesem System ist der totalitäre Terror nicht nur eine Begleiterscheinung beim Aufbau der 
Herrschaft, sondern nimmt seinem Anfang nach Errichtung der Herrschaft und Zerschlagung 
der Opposition und weitet sich mit unbegrenzter Dynamik aus. Das bestehende Rechtssystem 
ist nur noch eine Fassade für die Ausübung tatsächlichen Zwangs. Nicht einmal das Schicksal 
einzelner Gefangener spielt eine Rolle, sie werden aus dem gesellschaftlichen Bewusstsein 



und Gedächtnis ausgelöscht, als hätten sie niemals existiert. Der Terror kann jeden betreffen, 
mit Ausnahme der Person, die gerade die höchste Staatsmacht ausübt. Sowohl aus Russland 
nach der Oktoberrevolution als auch aus Deutschland nach der Machtübernahme durch die 
Nationalsozialisten kam eine gewaltige Welle von Emigranten. Emigration, sowohl legale, als 
auch illegale, bot die einzige Möglichkeit, der Verfolgung zu entkommen. Im Ergebnis kam 
es zu einer in diesem Ausmaß bis dahin nicht da gewesenen Säuberung, das heißt zur 
Verdrängung wie zur Flucht (Emigration) von Menschen, die nicht mehr den erzwungenen 
Kriterien von ethnischer und ideologischer Zugehörigkeit entsprachen. Dabei überlagerten 
sich oft ethnisch-rassische und ideologische Kriterien, was vor allem in Sowjetrussland 
deutlich hervortrat. 
Das sowjetische Russland errichtete ein System von Zwangsumsiedlungen gleich zu Beginn 
seiner Existenz. Die sowjetische Führung befand sich in einer Ausnahmesituation, die dazu 
führte, dass die Zwangswanderungen auf ihrem Territorium eine spezifische Form annahmen. 
Sowjetrussland befand sich außerhalb des Gesichtskreises, den die internationale öffentliche 
Meinung kontrollierte. Über das, was auf ihrem Territorium geschah, wusste man nicht viel, 
oder man wollte es nicht wissen. Sie verfügte über entlegene Gebiete, die nur spärlich 
besiedelt waren, und wo das Leben extrem schwierig war. Daher kam es hier in einem 
Ausmaß, wie es in keinem anderen Land beobachtet wurde, zu Deportationen als Form der 
erzwungenen Umsiedlung. Die Menschen wurden im Rahmen solcher Deportationen an 
einem konkreten Ort angesiedelt, den sie ohne Erlaubnis nicht mehr verlassen durften, und wo 
sie strengen Vorschriften bei der Arbeit und im Alltag unterlagen. Immerhin verblieben die 
Deportierten innerhalb der Landesgrenzen und wurden vom Staat streng kontrolliert. Sie 
verloren ihre Freiheit und ihre Heimat, das Vaterland wurde für sie zu einem riesigen 
Gefängnis, aus dem sie nicht mehr fliehen konnten. 
In Deutschland standen Gesetze am Beginn der ethnischen Säuberungen nach der 
Machtübernahme durch Hitler. Schon 1933 wurden "nichtarische" Beamte in den Ruhestand 
versetzt, ähnliche Vorschriften betrafen auch die Hochschulen. Das Staatsbürgerschaftsgesetz 
von 1935 teilte die Bevölkerung in zwei Gruppen: jene, die volle Bürgerrechte besaß und 
jene, die sie wegen ihrer jüdischen Herkunft nicht besaß4. Ein Teil der intellektuellen und 
kulturellen deutschen Elite wurde zur Emigration gezwungen. Politisch und kulturell 
engagierte Menschen retteten sich durch die Flucht über die Grenze vor den Verfolgungen. 
Die Nazi-Führung begann mit einer Politik, die die deutschen Juden zur Emigration zwingen 
sollte, selbst wenn dies oft Menschen betraf, die mit der jüdischen Kultur und Religion (von 
einigen bestimmten Kriterien der Nazi-Gesetzgebung abgesehen) in keiner Weise verbunden 
waren, und sich einfach nur als Deutsche fühlten. Die Erlaubnis zur Auswanderung war mit 
einer faktischen Enteignung verknüpft (Sondersteuer, nachteilige Devisenvorschriften). 1938 
beschloss die Naziführung die gewaltsame Umsiedlung von ungefähr 17.000 Juden nach 
Polen, die sich zwar schon seit Jahren in Deutschland aufhielten, aber immer noch einen 
polnischen Pass hatten. Eine "Verbannung" nannte das Tomaszewski5. Man schätzt, dass 
zwischen 275.000 und 300.000 Juden bis zum Kriegsausbruch Deutschland verlassen haben.  
Die Entstehung totalitärer Staaten in Europa bedeutete, dass das Spektrum der in Europa 
durchgeführten ethnischen Säuberungen sich erheblich ausweitete. Emigration als Flucht vor 
Verfolgungen lässt sich verhältnismäßig leicht definieren. Man versteht darunter die legale 
oder illegale Ausreise aus einem Land, in dem uns Verfolgung droht. Meistens geht man 
davon aus, dass die Emigration von vorübergehender Dauer ist. Hinter dem Begriff der 
‚ethnischen Säuberung' versteckt sich eine wesentlich breitere Palette von Handlungen: 
1. Auf der einen Seite findet man die freiwillige, aber unter Druck (diskriminierende 
Maßnahmen, drohende Verfolgung) zustande gekommene Bereitschaft zur Ausreise. 
2. Es folgt der Bevölkerungsaustausch auf der Grundlage einer individuellen völkischen 
Option;  



3. weiter in Richtung Zwang die Zwangsumsiedlung derer, die freiwillig zu einer 
Umsiedlung nicht bereit sind; 
4. eine weit verbreitete Form war die Deportation oder Umsiedlung an einen konkreten 
Ort, den man ohne Erlaubnis nicht verlassen durfte. Davon waren sowohl Personen mit 
fremder Nationalität als auch ideologische Feinde betroffen. 
5. Umsiedlungen innerhalb der Grenzen des jeweiligen Staates ("innere Umsiedlung")6  
6. Auf der anderen Seite der Palette findet sich die Vernichtung, bzw. Völkermord (u.a. 
Holocaust) als extreme Form der ethnischen Säuberung7,8. Völkermord kann den 
"Klassenfeind" (z.B. vermögende Bauern oder Intellektuelle) oder auch bestimmte 
Nationalitäten (Juden im III Reich, Polen in der Ukraine, Serben in Kroatien) betreffen. Er 
kann in einem kurzen Zeitraum (wie der Holocaust) realisiert oder langfristig (wie die Polen 
unter der Okkupation des III Reiches) geplant werden. 
Das Problem des Verlustes der Heimat oder des Vaterlandes kann sich unter dem Einfluss des 
Krieges verschärfen. Das Ausmaß, in dem sich das Wertesystem der politischen Kultur unter 
der Einwirkung des Krieges wandelt, ist schwierig genau zu bestimmen, denn es bleibt doch 
im Schatten der großen militärischen und politischen Ereignisse. Doch ein solcher Einfluss ist 
nicht zu bezweifeln. Das klingt womöglich kategorisch, aber man kann doch kaum annehmen, 
dass eine mehrjährige Sozialisation in Kontakt mit Gewalt, Tod, Umsiedlung und ständiger 
Bedrohung keinen tieferen Einfluss hat. Gleichwohl müssen wir uns auch hier vor 
Determinismus hüten, denn einzelne Menschen sind abhängig von ihrem Bekenntnis zu 
Ideologien und Werten und ihrer inneren Integrität diesem Einfluss in sehr unterschiedlichem 
Maße unterworfen.  
Dieses Phänomen konnte man während des 2. Weltkrieges in Polen beobachten. Es lässt sich 
hier nicht näher erörtern, daher deuten wir nur die wichtigsten Probleme an. 
1. Zunächst war hier der Kontakt mit der alltäglichen Gewalt der Besatzungsmacht 
(deutsch und sowjetisch). Sie äußerte sich in Verhaftungen, Exekutionen, Einweisungen in ein 
Lager, Verschickung zur Zwangsarbeit, alltäglicher Tod in den Straßen. 
2. Die deutschen und die sowjetischen Besatzungsmächte betrieben von Anfang an 
massenhafte Zwangsumsiedlungen. Die sowjetischen Machthaber veranlassten bis zum Juni 
1941 auf dem von ihnen annektierten polnischen Gebiet die Deportation von 300.000 
Menschen. Die deutschen Machthaber siedelten in unterschiedlicher Weise ungefähr 1,5 
Millionen Polen um, wobei sie weitere Massenumsiedlungen im Rahmen der Umsetzung des 
‚Generalplans Ost' planten. Der Verlust der Heimat wurde zu einer alltäglichen Sache. 
3. Es kam zur Eskalation von Volksgruppenkonflikten: polnisch-ukrainisch, polnisch-
litauisch, polnisch-weißrussisch, ukrainisch-jüdisch, litauisch-jüdisch usw. Der Verlust der 
Heimat war angesichts der Massenmorde am jüdischen Volk oder des Völkermordes an den 
Polen in Wolhynien nicht das schlimmste Schicksal. 
4. Die harten Lebensverhältnisse, der tägliche Kampf ums Überleben bewirkte nicht 
selten auch eine Demoralisierung. 
5. Im Kampf ums Überleben schlossen sich auch die Grenzen der völkischen 
Gemeinschaft dichter. Innerhalb der Gemeinschaft wurden Loyalität und Vertraulichkeit zur 
Pflicht. Die Zugehörigkeit zum Polnischen Untergrundstaat erwarb man durch individuellen 
Treuebeweis und Zugehörigkeitsgefühl und nicht durch irgendwelche gesetzliche Regeln. Auf 
dieselbe Weise wurden ausschließende Mechanismen und brutale Handlungsweisen gegen 
Angehörige fremder Volksgruppen verstärkt. 
6. Und schließlich etablierte sich gegen Ende des Krieges auf polnischem Territorium 
eine sowjetische Besatzung, was in steigendem Maße zur Frustration und zur Suche nach 
Sündenböcken unter anderen Volksgruppen führte. 
Für den Historiker gibt es einen unauflöslichen Widerspruch zwischen der Notwendigkeit, 
eine die Stabilität des politischen Staates sichernde Lösung zu finden, und andererseits dem 



individuellen Gerechtigkeitsgefühl und der Verwurzelung in Heimat und Vaterland. Die 
politischen Prämissen wurden schon nach dem 1. Weltkrieg sichtbar, als es darum ging, das 
Recht auf (nationale) Selbstbestimmung mit der Bildung stabiler und existenzfähiger Staaten 
zu vereinbaren. Darüber hinaus beriefen sich einzelne Staaten auf ihre nationale Ideologie und 
Tradition historischer Sendung, die nicht mehr miteinander vereinbar waren. Oft hatte das zur 
Folge, dass man entweder gegen das Selbstbestimmungsrecht verstoßen, oder aber zwischen 
Heimat oder Vaterland wählen musste. So betrachtet ist der Verlust der Heimat ein Element 
zur Schaffung einer internationalen Ordnung, die nicht einmal immer höchste Priorität hat. 
Solche eine Situation wiederholte sich nach dem 2. Weltkrieg, als die Alliierten im Hinblick 
auf die Bildung stabiler Staaten (Polen, Tschechoslowakei) sich auf die Umsiedlung von 
Millionen Deutschen verständigten9. Es war dies eine Umbruchsituation in Europa, in der 
politische Konzeptionen für die Gestaltung einer neuen Landkarte Europas entscheidend 
waren, und das Recht ein in jeder Beziehung unzureichendes Instrument war. 
Am schwierigsten war die Situation der Bewohner von Regionen mit einer geschichtlich stark 
ausgebildeten Eigentümlichkeit, wo ein Teil keine eindeutig definierte nationale Identität 
hatte, oder wo verschiedene Volkgruppen zusammenlebten, und wo eine völkische Aufteilung 
durch eine ethnische Gruppe hindurchging. Die neue nationale Identität stellte sich in 
ländlichen Gegenden langsamer her. In diesen Regionen kam es zu starken Spannungen mit 
"Fremden", definiert nicht etwa entsprechend völkischer Kriterien, sondern gemäß ihrer 
Zugehörigkeit zur ansässigen Gemeinschaft. Das Misstrauen von in der völkischen Ideologie 
sozialisierten Menschen gegenüber solchen Regionen ist nachvollziehbar. Das Wesen des 
Nationalstaates ist der Besitz eines bestimmten Territoriums, und aus einer örtlich ansässigen 
Gemeinschaft kann eine Volksgruppe werden. Sie steht potentiell in Konkurrenz zum 
Nationalstaat, bedroht seine Integrität (oder den Mythos seiner Integrität) und setzt seiner 
Expansion Grenzen. Eine zusätzliche Belastung stellt sich ein, wenn - wie im Falle Polens - 
die Regionen mit einem starken Gefühl der Verschiedenheit an den Grenzen des 
Staatsterritoriums liegen. 
Oberschlesien war nur eine solche Region. Man kann hier auch Siebenbürgen/Transsilvanien 
anführen mit seinem ungarischen Adel, deutschen und ungarischen Bürgern und rumänischen 
Bauern. Die dortigen Konflikte wurden noch durch die besondere Rolle dieser Region in der 
ungarischen und in der rumänischen Tradition angeheizt. Gesellschaftlich und kulturell 
heterogene, multiethnische wenn auch stark ukrainisch geprägte Regionen waren die 
Bukowina, Bessarabien und die transkarpatische Rus. Ein ähnliches Gebiet stellte auch 
Makedonien dar, das bis 1913 zum Osmanischen Reich gehörte und auch danach noch eine 
erhebliche türkische Minderheit zählte. Seit Ende des 19. Jahrhunderts war es ein Zankapfel 
zwischen Bulgarien, Griechenland und Serbien, die schließlich das Gebiet unter sich 
aufteilten. Auch wenn es unter den Makedoniern differenzierte und verschiedentlich 
geänderte Optionen für einen Nationalstaat gab, blieben die Anhänger einer eigenen 
nationalen Lösung eine starke Gruppe10. 
In allen diesen Gebieten verliefen die Konflikte zwischen Heimat und Vaterland besonders 
heftig. Ein ähnliches Dilemma hatten jene Polen zu entscheiden, die aus den von der UdSSR 
annektierten Ostgebieten vertrieben wurden. Ist die Heimat und ihre Erhaltung wichtiger, 
selbst um den Preis, Bürger des totalitären Sowjetstaates zu werden? Oder ist die Bindung an 
Polen wichtiger und erzwingt die Opferung der Heimat in Litauen oder Weißrussland, um in 
Wroclaw oder Szczecin zu leben. Um nach Polen umgesiedelt zu werden, war es damals 
erforderlich, sich als "Repatriant" ("Heimkehrer", von ‚patria', lat. ‚Vaterland') zu melden. 
In der historischen Perspektive sind ebenso innenpolitische Bedingungen von Bedeutung. Auf 
den Verlust der Heimat oder des Vaterlandes haben nicht nur langdauernde nationale 
Ideologien, sondern auch bestimmte politische Ereignisse und konkrete Rahmenbedingungen 
des politischen Systems Einfluss. Das heißt, dass neben der Berücksichtigung nationaler 



Ideologien und negativer Emotionen als Folge des Krieges die Nachkriegsereignisse - will 
man sie verstehen - in die gesellschaftlichen und politischen Realitäten des Nachkriegs 
eingeordnet werden müssen. 
Politische Systeme haben Bezug auf unterschiedliche Werte und akzeptieren in 
unterschiedlichem Maße die Anwendung und das Ausmaß von Gewalt. Ein politisches 
System kann in der jeweilig herrschenden Ideologie begründet, oder von außen aufgezwungen 
sein, wie das oft nach dem 2. Weltkrieg der Fall war. Und es kann gewisse Elemente der 
völkischen Ideologie instrumentalisieren. Natürlich trifft die in Mittel- und Osteuropa nach 
dem 2. Weltkrieg installierten totalitären kommunistischen Systeme keine Verantwortung für 
die Eskalation der Gewalt unter den Volksgruppen. Aber im Hinblick auf ihr Wertesystem 
und die Akzeptanz von Gewalt innerhalb des Systems trugen sie dazu bei, die 
Repressionsmechanismen langfristig einzurichten. 
In den mitteleuropäischen Staaten und Gesellschaften der Nachkriegszeit wurden Grundwerte, 
die in früherer Zeit als übergeordnet und entscheidend über gut und böse akzeptiert waren, 
infrage gestellt. Sadismus, Quälerei und die Ermordung politischer Gegner waren wieder 
alltäglich. Der Klassenstandpunkt sollte brutale Gewalt und Verbrechen rechtfertigen. Eine 
Kultur, die regulierend auf die Festlegung des Rahmens aggressiven Verhaltens eingewirkt 
hätte, fehlte. Strafe als Instrument zur Mäßigung aggressiver Haltungen fehlte. Lager gehörten 
zum Repertoire der in der sowjetischen Einflusssphäre entstandenen politischen Systeme, und 
sie boten das Repressionsinstrumentarium sowohl gegen unerwünschte nationale 
Minderheiten, als auch gegen politische Gegner. 
In den kommunistischen Systemen hatte das Los des Einzelnen keine Bedeutung gegenüber 
dem ideologischen Ziel. Verlust der Heimat und des Vaterlandes, das betraf damals in Polen 
nicht allein die ausgesiedelten Deutschen, sondern auch polnische Emigranten, die nicht in ein 
von einem kommunistischen Regime regiertes Land zurückkehren wollten. Die 
kommunistischen Machthaber maßten sich das Recht an zu entscheiden, wer polnischer 
Bürger ist und wer nicht. In den ersten Nachkriegsjahren hielt man darüber hinaus innere 
Umsiedlungen für nötig. Davon war die ukrainische Bevölkerung betroffen, aber auch an 
anderen Volksgruppen wurde entsprechend planvoll gehandelt. Der Staat nahm sich das 
Recht, über das Schicksal seiner Bürger zu entscheiden, auch über das Recht auf Heimat. 
Abschließend möchte ich auf das Problem des Heimatverlustes in der polnischen 
Historiographie zurückkommen. Mit dem Erklären hat sie zunächst weniger Probleme als mit 
dem Verstehen. Die Faktorenbündel und die strukturellen Bedingungen des Heimatverlustes 
kann sie gut rekonstruieren. Schwieriger kommt sie mit der Darstellung der Motive, 
Haltungen und Handlungen der Menschen zurecht. Immer wieder wird dieses Feld 
ausgelassen, in den Erörterungen der Organisationsstrukturen, der politischen Bedingungen 
und des sozialen Kontextes an den Rand gedrängt. Dieses Manko kann man mit dem Fehlen - 
und das ist ein Vorwurf an mich selbst als Historiker - guter Analysen der Gewalt in Polen 
gleich nach dem Ende des 2. Weltkrieges gut belegen. Einer sowohl historisch-politischen, als 
auch anthropologischen Analyse. 
 
(Übersetzung: Friedrich Leidinger) 


