
Joachim Piecuch 
Der Einfluss der Vertreibungen auf die Gestaltung von persönlicher Identität  
(philosophisch- anthropologische Erwägungen) 
 
 
 
"An den Flüssen Babylons saßen wir  
und mussten weinen, sooft wir an Zion dachten.  
Unsere Lauten hingen dort an den Weiden;  
wir mochten sie nicht mehr spielen.  
Unsere Feinde hatten uns aus der Heimat verschleppt, 
und dann verlangten sie auch noch Jubellieder von uns. 
"Singt uns ein Lied vom Zion" sagten sie. 
Fern vom Tempel, im fremden Land --  
wie konnten wir da Lieder zum Preise des Herrn singen? 
Jerusalem, wenn ich dich je vergesse, 
dann soll mir die rechte Hand verdorren! 
Die Zunge soll mir am Gaumen festwachsen, 
wenn ich aufhöre, an dich zu denken, 
wenn ich je etwas lieber habe als dich Jerusalem!" 
 
Psalm 137, 1 - 6** 
 
Das Drama der Vertreibungen vollzieht sich seit Jahrtausenden. Es war schon im Altertum 
bekannt. In der Bibel wird es in den oben angeführten Worten beschrieben. In der Neuzeit hat 
dieses Drama z. B. die etwa zweihundertfünfzigtausend französischen Hugenotten betroffen, 
die im Jahre 1685 ihre Heimat verlassen mussten, genauso, wie die Salzburger Protestanten, 
die aus ihrer Heimat im Jahre 1730 vertrieben wurden. Doch nicht nur die oben genannten, 
sondern viele andere, hatten Ähnliches erleben müssen, und zwar aus verschiedenen Gründen: 
religiösen, nationalen oder materiellen. Darunter haben beispielsweise auch die Indianer in 
Nord- und Südamerika gelitten. Es ist auch wissenswert, dass die Protestanten aus Tirol, die 
im Jahre 1837 von Vertreibungsrepressalien betroffen wurden, sich in dem nicht weit von hier 
entfernten Bergkessel Jelenia Góra angesiedelt haben. 1945 wurden ihre Nachkommen von 
einer ähnlichen Ungunst des Schicksals getroffen. Die Juden mussten im Laufe ihrer  
Geschichte, von der Zerstörung Jerusalems durch die Römer im Jahre 70 n. Chr. an, infolge 
von Judenpogromen, Aussiedlungen, sowie Repressalien aller Art, mehrmals ihre neue 
Wohnstätte verlassen. Das Leid der Vertreibungen ist auch vielen Polen bekannt.  
Das XX. Jahrhundert ist zum Jahrhundert der Vertreibungen geworden. Schätzungsweise 
haben im XX. Jahrhundert 50 Millionen Menschen für immer und 30 Millionen für einen 
bestimmten Zeitraum ihre Heimat verloren. Zur Zeit haben wir mit einem Drama der 
Vertreibungen in Afrika zu tun, von dem jedoch die Öffentlichkeit kaum hören will.  
Immer noch haben wir die tragischen Bilder der Flüchtlinge im Kosovo vor Augen. 
siebenhunderttausend Menschen, insbesondere Frauen, sind in die nahegelegenen Länder 
geflüchtet. Die Frauen, nur mit Reisetaschen in der Hand und den Kindern an ihrer Seite, sind 
ins Unbekannte gelaufen. Unsicher, wie sie am Ziel aufgenommen werden, haben sie sich -- 
vor Furcht ergriffen -- immer wieder die Frage gestellt, was aus ihren Männern, Vätern und 
Söhnen geworden ist. Sind sie ermordet oder als Kriegsgefangene festgenommen worden? 
Werden die Frauen sie überhaupt noch einmal sehen können?  
Wir haben verzweifelte Mütter gesehen, die jede Hoffnung aufgegeben haben, ihre verlorenen 
Kinder einmal wiederzusehen. Hinter ihnen beschossene, verbrannte Häuser, ihre 



Heimatstädte und Heimatdörfer. Werden sie noch einmal zurückkommen können? Wird es 
noch einen Grund geben zurückzukommen? Hat man noch genug Kraft alles wieder 
aufzubauen?  
Einleitung 
Die Frage Vertreibungen hat nichts an ihrer Aktualität verloren. Es ist ein schwieriges Thema, 
das mit einem gewaltigen emotionalen Gehalt belastet wird, unter anderem deswegen, weil 
der Faktor des Leidens oft mit dem Faktor des Schuldgefühls in Verbindung gebracht wird. 
Die Tatsache, dass man vertrieben worden ist, stellt keine vorübergehende Episode im 
menschlichen Leben dar, sondern wirkt fürs ganze Leben determinierend. Eine wesentliche 
Rolle beim Erleben der Vertreibung spielt die Angst. Es ist durchaus nicht leicht eine 
angemessene Sprache zu finden, um diese Erfahrung zu beschreiben, es fällt auch schwer 
darüber einen ruhigen Dialog zu führen. Meines Erachtens liegt eine ehrliche und relativ 
neutrale, besonders aber eine wissenschaftliche Auseinandersetzung zu diesem Thema noch 
vor uns. 
Angesichts der Charakteristik dieser Problematik, die viele Missverständnisse, Kontroversen 
und Widersprüche hervorruft, sowie in Hinsicht auf die Unklarheit des Begriffs "Gefühl der 
persönlichen Identität" selbst, den ich im Titel des vorliegenden Beitrags benutzt habe, finde 
ich es unentbehrlich, meinen Analysen eine etwas ausführlichere Vorrede vorauszuschicken. 
Der erste Bereich meiner Anmerkungen bezieht sich auf den Begriff Vertreibung und die mit 
ihm assoziierten Inhalte. 
Bei meinen Ausführungen möchte ich mich möglichst, auf keine politischen Diskurse 
einlassen, obwohl ich mir dessen bewusst bin, dass der historische und somit der politische  
Kontext nicht ganz zu vermeiden ist. Die Vertreibungen haben sich doch in einer konkreten 
Situation abgespielt und der Moment des politischen Bewusstseins, egal ob eines 
individuellen oder kollektiven, hat die Gestaltung des Gefühls der persönlichen Identität 
beeinflusst. 
Darüber hinaus möchte ich mich auch nicht auf terminologische Auseinandersetzungen 
einlassen, ob wir es im konkreten Fall mit Vertreibungen, Aussiedlungen, Repatriierung oder 
"Bevölkerungstransfer"  zu tun haben. Das gehört zum Bereich der Auseinandersetzungen für 
den Historiker zuständig sind. Diese sind als Vertreter ihrer Wissenschaft dafür zuständig, 
eine klare Abgrenzung des Inhalts eines Begriffs von dem eines anderen Begriffs 
vorzunehmen und klar zu definieren. Jeder dieser Begriffe besitzt eine emotionale Färbung. 
Immer steht auch der Gedanke dahinter, die Überzeugung auszudrücken, dass die einen mehr 
als die anderen vom Schicksal betroffen wurden. Deswegen sind sie oft verschiedenartigen 
Formen der Ideologisierung ausgesetzt. In der Folge - um den aktuellen politischen 
Bedürfnissen gerecht zu werden - geht dann das Leiden des einzelnen Menschen verloren.  
Bei der Bewertung des Martyriums, der Bosheit, des Unrechts und aller Mordtaten, zu denen 
es während des Krieges und noch danach gekommen ist, ist eine Erscheinung aufgetreten, die 
von manchen Autoren als "Konkurrenz der Opfer"1 bezeichnet wird. Polen, wie Juden haben 
3 Millionen Opfer weinend zu betrauern. Dabei scheint diese Tatsache vielen Menschen nicht 
bewusst zu sein und auch den bedeutenden Politikern zu entgehen, wovon deren Aussagen 
zeugen.  
Oft betrachtet man die Situation - richtig oder falsch - vom Standpunkt einer solchen 
"Konkurrenz der Opfer" aus. Dies geschieht z.B. in dem Moment, in dem das Wort 
"Vertreibung" formuliert wird. Auch eine solche Rhetorik, die dazu führt, einander zu 
überbieten, wer am meisten gelitten hat, möchte ich gern meiden. Dabei will ich aber auf 
keinen Fall in Frage stellen, dass die einen viel mehr gelitten haben als die anderen; ich 
möchte mich lediglich auf individuelle Erlebnisse der Vertriebenen konzentrieren.  
Ich möchte mich ebenfalls nicht darauf einlassen, über verschiedene Methoden zu diskutieren, 
die viele Menschen zum Verlassen ihrer Heimat gezwungen haben. Egal, was für eine 



Bezeichnung verwendet wird, ob von "Flüchtlingen" die Rede ist, wie das der Fall ist bei 
manchen polnischen Juden, die Polen 1939 nach dem Angriff Hitlers verlassen haben, oder 
von "Umsiedlern", bei denen diese Bezeichnung unter anderem zur Beschreibung der 
Zwangsansiedlungen auf dem Gebiet des Generalgouvernements verwendet wurde, oder aber 
von "Deportierten", wie die auf die Gebiete der Sowjetunion verbannten Menschen 
bezeichnet wurden, oder zuletzt von "Aussiedlern" - z.B. aus der Ukraine oder von 
"Vertriebenen" - wie das der Fall bei den Einwohnern Ostdeutschlands war, bin ich  - nach H. 
Hirsch - persönlich der Meinung, dass die am meisten berechtigte Bezeichnung bezogen auf 
alle diese Fälle die Bezeichnung "Vertriebene" ist. Denn alle diese Menschen wurden 
zwangsweise, mit Angst um ihr Leben, ihrer Heimat beraubt, ohne die geringste  Hoffnung, 
wieder in diese Heimat zurückzukommen2. 
Der zweite Themenkreis ist mit der Auffassung und dem Gefühl von Identität verbunden. 
Auch wenn man sich nur oberflächlich mit diesem Thema mit Hilfe von Büchern aus dem 
Bereich der Psychologie vertraut gemacht hat, ist die Vielzahl der Meinungen sofort auffällig. 
Einmal hat der bekannte Philosoph L. Wittgenstein, beim Lesen von psychologischen 
Bearbeitungen zum Thema der Identität, sarkastisch bemerkt, dass es in der Psychologie 
"Experimentalmethoden und ein Begriffsdurcheinander" gibt.  
Ohne darüber zu diskutieren, benutzen wir die am meisten verbreitete allgemeine Definition 
von Identitätsauffassung und Identitätsgefühl , so wie sie in der Alltagssprache gebräuchlich 
ist. Wir verfügen also - im hermeneutischen Sinne - über eine gewisse Vordeutung der 
Begriffe: Identität und Identitätsauffassung. Beide Begriffe kommen in verschiedenen 
phraseologischen Verbindungen vor, in denen wir sie verwenden und verstehen. Dieses 
Verstehen steht mit einer gewissen inneren Erfahrung in Verbindung, die mit Hilfe der 
phänomenologischen Methode analysierbar ist. In den wissenschaftlichen Bearbeitungen, am 
Rande der Philosophie und Psychologie, macht sich eine Tendenz bemerkbar, eindeutig 
zwischen der Identität und dem Identitätsgefühl zu unterscheiden3. Es gibt verschiedenartige 
Bedeutungen beim Verwenden dieser Begriffe. Abgesehen von den angenommenen 
Begriffsdistinktionen, die wenigstens versuchen, diese Problematik in eine Ordnung zu 
bringen, sind diese Differenzen für uns nicht von besonderer Bedeutung. Es wird 
vorausgesetzt, dass beide Begriffe so eng miteinander verbunden sind, dass es nicht möglich 
ist über den einen von ihnen zu sprechen ohne den anderen zu berühren. Selbstverständlich 
wird bei unseren Erwägungen das Identitätsgefühl in den Vordergrund gestellt. 
Der Begriff Identität selbst stammt aus dem Bereich Philosophie. Wir werden in das Zentrum 
uralter Auseinandersetzungen geführt, die mit Grundfragen der Logik, Metaphysik, 
Wissenschaftstheorie, Axiologie, Kultur und Politik in Verbindung stehen4. Es ist jedoch 
erwähnenswert, dass wir uns so - indem wir ein mit der Identität verbundenes Problem (von 
dem in dem vorliegenden Beitrag die Rede ist) aufgreifen - sofort in das Feuer lebhafter 
Polemiken der zeitgenössischen Philosophie stellen, und zwar der Auseinandersetzungen, die  
den Status und den Sinn der Subjektivität betreffen. Heutzutage ist der Glaube an das 
Vorhandensein von einem solchen cogito,  das in einem Akt unmittelbarer Reflexion sich 
selbst ergreifen kann,  unwiederbringlich verschwunden. Das heißt, das Subjekt ist niemals 
für sich selbst transparent, es unterliegt im Selbsterleben verschiedenartigen Bedingungen und 
Handlungen der Faktoren, die ihm ein vollständiges Selbstwissen wegnehmen.  
Wenn wir die Identität des Subjekts betrachten, so wollen wir doch nicht soweit gehen und 
behaupten, dass der Mensch, ein denkendes ich, eine Sinnestäuschung, Ergebnis einer 
gewissen Sozialisierung oder Ableitung der Strukturbeziehungen darstellt - wie das manchmal 
in den postmodernistischen Auffassungen der Fall ist. Gerade ein gewaltiges Leiden, und so 
ist unter anderem die Vertreibung aus der Heimat zu betrachten, scheint solchen 
Auffassungen zu widersprechen. Wir teilen auch nicht solche Meinungen, nach denen das 
Individuum als eine unveränderliche Substanz angesehen wird, was zur Folge hat, dass die 



Frage der Kommunikation als zweitrangig in Hinsicht auf das Identitätsgefühl betrachtet 
wird5. 
Die Frage nach der Identitätsidee und dem Identitätsgefühl möchte ich im Geiste solcher 
Philosophen, wie F. Rosenzweig, E. Levinas oder J. Tischner auffassen, also im Geiste der 
Philosophie des Dialogs. Diese Philosophie lässt die Identität und deren Gefühl nicht ohne 
Bezug auf den anderen Menschen, ohne Analyse der Beziehungen mit anderen Menschen 
betrachten. Diese Beziehungen werden als grundlegend anerkannt, sie stellen den 
Schlüsselfaktor bei der Betrachtung eines Menschen als Subjekt dar. Gemäß den Vertretern 
der Dialogphilosophie stellt das Individuum keine unveränderliche Substanz dar, um die die 
Zeit einfach herumfließt, wie das Wasser, das um den auf dem Bachboden liegenden Stein 
herumfließt, wobei dieser Stein es lange Zeit kaum spürt. Die Zeit durchströmt den Menschen 
und bei diesem Durchströmen formt und verändert sie ihn. Die einen Menschen verändernde 
Zeit, die für dessen Identität und Identitätsgefühl ausschlaggebend ist, wird grundsätzlich von 
zwischenmenschlichen Beziehungen beeinflusst. Das ist eine unumstößliche Tatsache der 
Philosophie des Dialogs. Unsere Analysen, die in diesem Geist geführt werden, greifen zur 
phänomenologischen Methode. Sie konzentriert sich darauf, die eigenen Erlebnisse zu 
beschreiben, um anschließend zu versuchen, das Wesentliche  dieser Erlebnisse 
wahrzunehmen.  
Die Idee der Vertreibung und der Heimat als Beschreibung der Beschaffenheit des Menschen 
Bei der Analyse der schmerzhaften Erscheinung der Vertreibung und des Verlassens der 
Geborgenheit der Heimat muss man sich dessen bewusst sein, dass diese Erscheinung einen 
tiefgreifenden Einfluss auf das grundlegende Verständnis der Beschaffenheit eines Menschen  
und seiner Kultur hat. Diese Erscheinung bestimmt, als ein gewisser Archetypus, sogar unsere 
Denkweise und die Fähigkeit, die Welt, andere Menschen und sich selbst wahrzunehmen- und 
zwar ununterbrochen, seit eh und je bis heute. Von den vielen Mythen, Metaphern und 
Bildern, die diese Wahrheit auszudrücken versuchen, treten drei in den Vordergrund. Es sind: 
der Mythos über die Vertreibung aus dem Paradies, der Mythos, der über die Heimreise des 
Odysseus nach Ithaka erzählt und der Mythos, der über die innere Berufung Abrahams 
erzählt, der seine Heimatstadt Ur in Chaldea verlässt und Richtung Gelobtes Land zieht. Der 
erste Mythos braucht hier nicht dargestellt zu werden. Er dient nicht nur als Beispiel dafür, 
dass wir nicht in der Lage sind, unseren seelischen Zustand auszudrücken, und zwar, dass wir 
uns in der Welt nicht ganz heimisch fühlen können. Darüber hinaus sind wir auch unfähig, 
eine absolute Identität mit uns selbst zu erreichen. Wir bedienen uns seiner auch bei 
zahlreichen Beschreibungen, die darauf hinweisen, dass in uns ein bestimmtes Bewusstsein 
steckt, und zwar von etwas, was wir verloren haben und wonach wir ununterbrochen streben, 
was das Ziel unserer Bestrebungen und Anstrengungen darstellt. In unserem Bewusstsein  
träumen wir von Idealen, die wir nicht verwirklichen können, aber die wir quasi als 
Erinnerung behalten haben. "Die Welt, in der wir leben, ist nicht die Welt, wie sie sein könnte 
und sollte6". Wir sind nicht ganz sicher, wie sie sein sollte, wir wissen zum Beispiel nicht, 
worauf eine vollkommene Gerechtigkeit oder Freiheit beruht, wir wissen jedoch, wann wir 
von Ungerechtigkeit und Unterdrückung betroffen werden. In uns steckt noch die Erinnerung 
an das Paradies. Sie lebt in uns als Richtlinie, die es uns ermöglicht, die Wirklichkeit richtig 
zu bewerten. In der Literatur kommt oft vor, dass die Heimat und die dort verbrachte Kindheit 
mit dem Paradies verglichen werden. Das Bewusstsein, aus dem Paradies vertrieben worden 
zu sein, also das Bewusstsein, dass man die Unvollkommenheit der Welt, in der man lebt, 
selbst erfahren hat, erhöht in unserem ganzen Leben die Bedeutung und den Rang der Heimat. 
In der Form, Erscheinungsweise und Landschaft der Heimat erleben wir zum ersten Mal im 
Leben die Wahrheit, Güte und Schönheit. Denn die Heimat bedeutet nicht nur physikalische 
und materielle Objekte, sondern auch die sie durchdringenden Inhalte und deren Qualität. 
Nicht nur Ideen, sondern auch das Erleben verschiedener Orte bilden unsere Seele. Dem 



Erleben der Heimat wird eine besonders wichtige Rolle beigemessen, weil wir gerade dort 
grundlegende Hinweise für unser Leben bekommen. Um so größer ist der Schmerz, wenn wir, 
wie Adams Kinder, die aus dem Paradies vertrieben worden sind, dieses Paradies zum 
zweiten Mal verlieren und dies oft ohne daran persönlich schuld zu sein. 
Einer der bedeutendsten Philosophen des letzten Jahrhunderts, E. Levinas, vertritt die Ansicht, 
dass unsere Kultur des Westens am tiefsten vom Odysseus-Mythos durchdrungen ist. 
Odysseus - wie es bei Homer steht - verlässt sein heimatliches Ithaka und zieht in den Krieg 
gegen Troja. Nach dem Krieg begibt er sich auf eine weite, mehrere Jahre andauernde 
Heimreise, wobei er zahlreiche Abenteuer zu bestehen hat. Schließlich kehrt Odysseus in 
seine Heimat zurück. Dieser Mythos veranschaulicht - so Levinas - die Erkenntnisetappen des 
Bewusstseins. Ein Akt, indem er über die Grenze des Bewusstseins hinausgeht, geht auf 
verschiedene Objekte zu, um anschließend zurückzukommen , mit einer gewissen 
Errungenschaft dessen, was erkannt wurde und, um diese Errungenschaft anschließend zu 
internalisieren und ihr mit Hilfe eines Begriffs eigene Identität zu verleihen. Die 
Erkenntnisidee beruht darauf, dem Erkannten eigene Identität zu verleihen; es beruht quasi 
darauf, das, was einem fremd ist, auf sich, auf die eigene Heimat, auf die eigene Denkweise in 
Bezug auf die Welt zurückzuführen. Manchmal verwendet man - zur Bezeichnung von etwas, 
was man begriffen hat, die Formel: "Jetzt bin ich zu Hause"7; also es ist mir jetzt gelungen, 
das Erkannte auf meine eigene Erkenntniskategorie zu bringen. Was bisher fremd und 
unverständlich erschien, ist quasi heimatlich, eigen geworden. Man fühlt sich wie im 
Familienkreis. Diese Art, die Welt wahrzunehmen und sie in sich zu integrieren, bestimmt 
mehr oder weniger bewusst, nicht nur unsere Einsicht in Erlebtes, sondern auch unsere ganze 
Kultur, unsere - dem Westen ähnliche Denkweise, der Welt zu begegnen. Sie ist ein 
unveräußerliches griechisches Erbe, das in unserem Denken präsent ist.  
Der dritte Mythos, der von Abrahams Berufung erzählt, ist an dieser Stelle auch 
erwähnenswert, da er jedem klar macht, was die Vertreibung vom freiwilligen Verlassen der 
Heimat unterscheidet. Abraham verlässt die Stadt Ur in Chaldea, um - anders als es der Fall 
bei Odysseus war  - nicht mehr zurückzukehren. Doch er verlässt das Haus, indem er Gottes 
Wort folgt. Er hat Gottes Wort unbegrenztes Vertrauen geschenkt, in der Hoffnung, das ES 
ihn in ein Gelobtes Land führt. Dieses Bild, auf das sich häufig die Philosophen des Dialogs 
berufen, zum Beispiel F. Rosenzweig, zeigt, dass wir, als Wanderer, als die, die nie in ihre 
Heimat zurückkommen, darauf angewiesen sind, nie eine vollständige Identität zu erlangen. 
Doch am Anfang dieses Weges steht nicht die Gewalt der Vertreibung, sondern ein 
anziehendes Wort eines Versprechens, das uns zu neuen Orten und Horizonten führt. 
Heimaterde - Heimat 
Um sich besser das Ausmaß des Vertreibungsverbrechens klar zu machen und die Tatsache, 
wie es die Suche nach sich selbst und das Verstehen der Frage: wo gehöre ich eigentlich hin, 
beeinflusst, ist es von großer Bedeutung, sich bewusst zu machen, was eigentlich hinter dem 
Wort "Heimat" steckt. 
Der Mensch versteht sich selbst, sowohl durch seine seelische als auch seine körperliche 
Beschaffenheit. Die körperliche Beschaffenheit stellt einen sehr wichtigen Faktor des eigenen 
Identitätsgefühls dar. Der Mensch stellt ja eine psychophysische Einheit dar. Durch seine 
Erfahrungen in der ihn umgebenden Welt wird seine Körperlichkeit verlängert. Der Mensch 
lebt als sein Körper im Raum. Der Mensch existiert auf der Erde nur dimensional. Aber er 
lebt auf der Erde nicht wie in einem leeren Raum im geometrischen Sinne, der lediglich mit 
irgendwelchen Gegenständen und Menschen gefüllt ist. Der Raum wird durch unseren 
Körper, Gesichtssinn, Gehörsinn, Gefühlssinn wahrgenommen und von geistigen Inhalten und 
Bedeutungen gefüllt. Der Raum trägt also - für das Bestehen eines Menschen - einen 
konstitutiven Charakter. Diese dimensionale Bestehensweise des Menschen bezeichnen wir 
als Bewohnen. Mit Bewohnen wird grundsätzlich etwas ganz anderes gemeint, als die 



Tatsache, dass ein Dasein mit einem anderen Dasein verkehrt. Das Bewohnen bedeutet ein 
geistiges Verhältnis, in dem der Mensch mit einem anderen Dasein in Verbindung kommt. Es 
ist eine Art Harmonie, die er mit der Umwelt schafft. Daraus resultiert das Verständnis für 
den Ort, an dem sich der Mensch befindet. Die Umgebung wird durch das Bewohnen nahe 
und heimisch, sie wird durch Vertrautheit gekennzeichnet und mit bestimmter, 
unwiederholbarer Qualität geprägt. Im Deutschen wird diese Wirklichkeit am besten mit dem 
Wort Heimat wiedergegeben, was ins Polnische nicht sehr geschickt als "kleines Vaterland" 
übertragen wird. Im Wort Heimat ist gerade diese konstitutive Koexistenz des Ortes und des 
Menschen ausgedrückt. Diese Koexistenz besteht aus einer Vielfalt von verschiedenartigen 
Erlebnissen, von den ganz einfachen bis zu sehr komplizierten. Sie finden ihren besonderen 
Ausdruck in der Dichtung, in den Liedern und Romanen über die Heimaterde . Die Tiefe 
dieser Erlebnisse von den unmittelbar und primär erlebten Orten, bewirkt, dass die 
Heimaterde bei uns metaphysische Reflexionen hervorruft. Heimat als Familienwohnort wird 
zugleich objektiv und subjektiv angesehen, sie ist sowohl öffentlich als auch individuell. Sie 
wird als Gemeingut betrachtet, das wir mit anderen teilen, doch sie wird gleichzeitig 
individualisiert, auf Grund eigener Erlebnisse, die mit dem Ort verbunden sind. Sie kommt 
also im konkreten Ich eines jeden Bewohners zum Vorschein. Der Mensch und seine Heimat  
stellen ein gegenseitiges nebeneinander bestehen und nebeneinander gestalten dar. Die 
Heimat und ihr Charakter beeinflussen den Bewohner, und der Bewohner formt sie durch 
seine Arbeit. Er gibt ihr ein bestimmtes konkretes Gesicht. In diese lebendige Erfahrung des 
Raumes werden historische Erfahrungen geflochten. Die Heimat ist nämlich immer von einer 
Geschichte und Tradition durchdrungen, und besitzt ihren eigenen bestimmten geistigen 
Gehalt, der in die Vergangenheit zurückgreift. Heimat bedeutet somit einen Raum, in dem die 
physikalische Topographie ganz eng mit der geistigen in Einklang gebracht wurde8.  
Das Verhältnis zum Ort, den wir als unser "kleines Vaterland" betrachten, stellt ein gewisses a 
priori dar im Prozess der Gestaltung unserer Identität. Je nachdem, was für eine Form dieses 
Verhältnis in unserem Leben annimmt, können wir uns an diesem Ort besser oder schlechter 
wiederfinden. Im Fall einer erzwungenen Vertreibung aus der Heimat werden die 
Vertriebenen von einem fortdauernden Trauma begleitet, das als dauerhafter Bestandteil in 
den Prozess des Selbstverständnisses und der Versuche, den eigenen Weg zu finden, 
einbezogen wird.  
Verlorenes Zuhause, verlorene Arbeitsstätte, verlorene Kirche und die Gräber unserer 
Vorfahren 
Um den Zusammenhang zwischen der Vertreibung und der Gestaltung des eigenen 
Identitätsgefühls klar zu machen, möchte ich Ihnen an dieser Stelle vorschlagen, sich der 
Kategorien zu bedienen, die von J. Tischner erarbeitet wurden, insbesondere seines Konzepts 
des Dramas. Die Idee des Dramas scheint am besten zu der Frage der Vertreibungen zu 
passen. Unter Drama versteht Tischner eine Form der existierenden Beziehungen der 
Menschen zueinander. Ohne Zweifel stellt die Vertreibung eine dramatische Kategorie par 
excellence dar. Damit ein Drama bestehen kann, muss es eine Szene geben, also die Welt, in 
der sich die Teilnehmer des Dramas bewegen. Die Art und Weise des Fadens, der zwischen 
den Menschen geknüpft wird, hinterlässt - nach Tischner - immer Spuren auf der Szene. Die 
Erde kann, je nach den zwischenmenschlichen Beziehungen, zum Gelobten Land oder aber 
zum abgelehnten oder verfluchten Land werden. Je nach den zwischenmenschlichen 
Beziehungen kann diese Erde blühen oder in Trümmer gehen, wie das bei 
Auseinandersetzungen, Missverständnissen und Kriegen geschieht. Die Orte unserer 
dramatischen Begegnungen sind somit nicht ohne Bedeutung, wenn es sich um das Verstehen 
des Charakters dieser Begegnungen handelt. Und das um so mehr, als sie ebenfalls 
Geisteszustände und -Geistesverhältnisse symbolisieren.  



Tischner nennt vier Orte, die dafür ausschlaggebend sind, wie wir die Welt verstehen, wie wir 
uns untereinander verstehen, wie wir zu unserer Identität kommen. 
Der erste von ihnen ist das Zuhause. Was ist eigentlich mit "zu Hause" gemeint? Wir lesen: 
"Der einem Menschen am meisten vertraute Raum ist das Haus. Alle Entfernungen des 
Menschen, die er auf seiner Weltreise macht, werden nach der Entfernung von zu Hause 
gemessen. Die Aussicht aus dem Fenster des Hauses ist die erste Aussicht des Menschen auf 
die Welt. Der Mensch - gefragt woher er kommt - zeigt auf das Haus. Das Haus ist ein Nest 
für den Menschen. Hier kommt ein Kind auf die Welt, hier reift das Verantwortungsgefühl in 
Hinsicht auf die Ordnung der ersten Gemeinschaft , hier erkennt der Mensch die 
grundsätzlichen Geheimnisse der Gegenstände -  Fenster und Türen,  - er freut sich und er 
leidet, von hier aus geht er zur ewigen Ruhe ein. Ein Haus zu haben, bedeutet ein Gebiet von 
primärer Vertrautheit zu haben. Die Hauswände schützen den Menschen vor dem Toben der 
Elemente der Naturkräfte und vor der Unfreundlichkeit der Mitmenschen. Sie ermöglichen 
das Leben und das Reifen. Zu Hause kann sich der Mensch wohl fühlen. Zu Hause sein, 
bedeutet eine sinnvolle Freiheit genießen. Das Zuhause lässt keinen Mutwillen zu, es bedeutet 
aber auch keine Unfreiheit. Das Zuhause stellt einen Raum vom verschiedenartigen Sinn dar. 
Ein Haus bauen - bedeutet: sich ansiedeln"9. 
Was bedeutet also die Vertreibung oder die Zerstörung des Hauses, wenn wir die Idee des 
Hauses auf solche Art und Weise verstehen ? Vor allen Dingen Verlassenheit, Verlust einer 
Orientierung im Leben. Ein vertriebener Mensch ist nicht in der Lage, auf einen Ort 
hinzuweisen, mit dem er identifiziert werden könnte. Der Mensch braucht, besonders dann, 
wenn er aufwächst, bedeutende Personen und Stätten, mit denen er sich identifiziert. Durch 
Vertreibung wird in ihm die Verbundenheit zerstört oder wenigstens beeinträchtigt. Die 
Bindung an den Ort wird unter anderem durch die Formel: "Ich bin von hier" ausgedrückt. 
Diese Formel veranschaulicht sehr geschickt die Verbindung des eigenen Identitätsgefühls, 
das mit Hilfe von "ich bin" ausgedrückt wird, mit dem Wort: Ort, das mit Hilfe von "hier" 
ausgedrückt wird. Einem Vertriebenen fällt es außerordentlich schwer, sich an neue Orte in 
der Welt zu gewöhnen, an die er gekommen ist, weil es das Schicksal gerade so wollte. Die 
Verbundenheit bedeutet auch Verantwortung für etwas übernehmen. Die Beeinträchtigung im 
Bereich der Verbundenheit wirkt sich auch nachteilig auf die Übernahme der Verantwortung 
für die neue Heimat aus; und vor allem für das Stück Feld, das er erworben hat, oder das ihm 
anvertraut wurde. Er fühlt sich auf dem neuen Feld nicht als Landwirt sondern als 
Lohnarbeiter. Meistens weiß er nicht einmal, wo er hingehört. In ihm steckt eine Erinnerung 
an die Heimat, die er mit der Zeit idealisiert. Die Grenzen seiner Zugehörigkeit verbleichen. 
Normalerweise geraten die Menschen, die aus der Heimat vertrieben worden sind aus dem 
inneren seelischen Gleichgewicht, sie wissen nicht, wovon sie bestimmt werden. Es gibt hier 
gewisse Bedrohungen, die mit der richtigen Gestaltung von axiologischer Sensibilität im 
Zusammenhang stehen. Im gewissen Sinne wurden dem Menschen die Grundlagen dessen, 
womit er die Idee der Güte, Wahrheit und Schönheit assoziierte, weggenommen.  
Jeder von uns verabschiedet sich im Laufe seiner Entwicklung von seinem Zuhause, er stößt 
auf Veränderungen, die mit seiner Entwicklung verbunden sind. Doch eine Vertreibung stellt 
ein traumatisches Erlebnis dar, da sie den Menschen zum Verlust der Geborgenheit und des 
Schutzes verurteilt, die er zu Hause hatte. Dazu kommen noch traumatische Erlebnisse, die 
mit der Vertreibung selbst verbunden sind. Viele Vertriebene sind von dem PTSD - Syndrom 
(Post Traumatic Stress Disease/Posttraumatische Belastungsstörung) betroffen. Mit Hilfe 
dieses Syndroms werden Reaktionen auf Gewalt, extreme Ängste, Misshandlung, 
Vergewaltigung und Vertreibung diagnostiziert. Empirisch lassen sie sich als Zittern, 
Herzklopfen, Erbrechen, sowie am hohem Blutdruck und Angstgefühlen erkennen.  Dieser 
Zustand kann jahrelang anhalten, manchmal sogar das ganze Leben lang. Er ist durch eine 
Tendenz gekennzeichnet, bei andauerndem Stress oder im Alter wiederzukommen10. 



Unter vielen Vertriebenen sind Fälle gebrochener Existenz zu finden. Solche Menschen sind 
von einer gewissen Traurigkeit  und einer gewissen Einsamkeit erfüllt, die von Zeit zu Zeit in 
der Oberflächlichkeit des Alltags in den Vordergrund kommt. Diese Erscheinung ist auf das 
Konzept der Narrations-Identität zurückzuführen, eines "narrativen ich" zum Beispiel in der 
Bearbeitung von P. Ricoeur. Nach dieser Auffassung gelangt der Mensch zum Verständnis 
seiner selbst, er findet seinen Ort und seine Rolle in der Welt, indem er sich auf eine 
bestimmte fundamentale Narration bezieht, eine Fabel, die die Gesamtheit seiner Geschichte 
integriert11. Für einen Vertriebenen gehört das schmerzhafte Vertreibungserlebnis zu einer 
solchen zentralen Fabel. Die Entdeckung dieser Fabel hat die Aufgabe zu erfüllen, viele 
voneinander getrennte Lebensereignisse in ein Ganzes zu bringen; darüber hinaus soll sie 
allen Sachen, die uns umgeben, Sinn und Bedeutung geben. Für die Vertriebenen ist der 
dominierende Faden durch das Leiden gekennzeichnet. Oft wird -  entgegen der 
Kennzeichnung durch das Leiden -  Lebensfreude angestrebt. 
Ein aus seinem Hause vertriebener Mensch wird plötzlich an jedem Ort der Welt fremd, da er 
sein Obdach verloren hat. Er muss es noch einmal lernen, mit anderen in Verbindung zu 
treten. Sein inneres Bedürfnis, sich über sein eigenes Leiden an der Vertreibung zu beklagen, 
geht nicht in Erfüllung, da er nur selten aufmerksame Hörer findet. Das Thema Vertreibung, 
Aussiedlung, Verbannung und Deportationen gehört zu den Fragen, die nach dem Zweiten 
Weltkrieg jahrelang tabuisiert waren, sowohl in Polen als auch in Deutschland. Einer der 
Gründe war die dauerhafte Politisierung dieses Themas. Außerdem, wer hat denn so viel 
Kraft, um vom Leiden anderer hören zu können, und zwar solcher Leiden, die nicht gerade 
ein Happy End haben? Infolgedessen hat sich das Fremd- und Einsamkeitsgefühl bei vielen 
Vertriebenen noch vertieft. Das erlebte Trauma konnte somit nicht seelisch verarbeitet 
werden. 
Ein zweiter Ort, außer dem Haus, der nach Tischner, einen entscheidenden Einfluss auf das 
Verhältnis zur Erde als Szene unseres Dramas hat, ist die Arbeitsstätte. Tischner schrieb: "die 
Arbeitsstätte ist eine andere Frucht des Wirtschaftens, ein anderer Ort. Das kann zum Beispiel 
Acker, Wald, Schmiede, Schule, Fabrik oder Dampflokomotive sein. Die Arbeit bewältigt den 
natürlichen Widerstand des Werkstoffs und bringt die lebenspendende Natur der Rohstoffe, 
der Erde und auch der Menschen zum Vorschein. Dank der Arbeit wird der das Haus 
umgebende Raum zu einem dem Haus und dem häuslichen Leben dienender Raum. (...) In der 
Welt arbeiten, bedeutet: sich verwurzeln"12. 
Im Hinblick auf die obengenannten Aussagen wird jedem klar, was mit einem Menschen 
geschieht, dem auf einmal seine Arbeitsstätte genommen wurde, der von diesem Arbeitsplatz 
vertrieben wurde. Im gewissen Sinne ist das das Drama der Arbeitslosen unserer Zeit, die 
nicht nur ihre Verdienstmöglichkeiten verloren haben, sondern sich auch irgendwie von der 
Gesellschaft entwurzelt fühlen. Ähnlich ist es mit den Vertriebenen. Ihnen wird nicht nur die 
Beheimatung sondern auch die Möglichkeit vorenthalten, sich zu verwurzeln. Durch ihre 
Arbeit, die sie vor der Vertreibung geleistet haben, haben sie dem Heimatboden eine 
bestimmte Form und Ordnung gegeben. Die Arbeit entfernt die anfängliche Rohheit des 
Bodens. Der Mensch, der seinen Heimatboden bebaut, versucht ihn zuerst zu verstehen und 
die Schätze zu entdecken, die er in sich trägt. Für die einen bedeutet dieser Schatz einen 
fruchtbaren Boden, für die anderen der Reichtum an verschiedenen Lagerstätten, die tief unter 
der Erde versteckt sind. Jeder Boden zeichnet sich nämlich durch eine andere Natur aus. Wir 
wachsen in diese Natur, Ordnung und Logik des Bodens hinein. Dabei werden wir geformt, 
wir werden zu Wirten des uns anvertrauten Bodens. 
Ein vertriebener Mensch ist nicht mehr Landwirt. Er gerät - in seinem Bedürfnis nach 
Verwurzelung und Wirtschaftsführung - in eine gewisse Verwirrung. Wenn die Bande zum 
Heimatboden abgebrochen werden, weiß er gewöhnlich nicht, wie er sich zu dem neuen 
Boden, auf dem er nun zu leben hat, verhalten soll. Was bedeutet für ihn dieser neue Boden? 



Er ist kein Heimatboden und er ist nicht das gelobte Land. Was ist er also? Es kann sein, dass 
er kein verfluchtes Land ist, obwohl es auch solche Gefühle gibt; doch ist es ein Land, für das 
es richtig schwer fällt, Verantwortung so zu übernehmen, wie für das Heimatland. Man muss 
erst lernen, die Natur des neuen Landes zu begreifen. Doch ist diese Arbeit unter neuen 
Bedingungen, an neuen Arbeitsplätzen, mit neuen Menschen, die in einer anderen Tradition 
aufgewachsen sind, die Arbeit, die neue andere Fähigkeiten voraussetzt, mehr vom Leid als 
vom Gefühl einer neuen Wirtschaftsführung geprägt. 
Die Verwurzelung in einem Land durch Arbeit vollzieht sich nicht sofort, man braucht dafür 
Jahre. Es gibt mehrere Zeugnisse, die die Verwirrung der neuen Bewohner in Schlesien 
nachweisen. Diese Verwirrung wurde durch den vor Ort beobachteten Zustand der Technik, 
der Industrie und des Ackerbaus hervorgerufen. Alle Versuche, dieses Land zu bebauen, 
waren von Angstgefühlen begleitet, dass dies nur ein Übergangszustand ist, denn letztlich 
würden ja die ehemaligen Eigentümer zurückkehren.  
Ähnlich wie bei den Schwierigkeiten bei der neuen Beheimatung der Menschen, die aus der 
Heimat vertrieben wurden, so sind auch die Probleme bei der Verwurzelung durch die Arbeit 
dafür verantwortlich, dass das Gefühl der eigenen Identität unsicher und blass wird. Die 
Erlebnisse und Erfahrungen, die einen Vertriebenen jeden Tag begleiten, werden nur mühsam 
von ihm zu einem solchen Ganzen verarbeitet, in dem er sich wiederfinden kann. 
Die Stabilität der Identität wird in Folge fehlender Stabilität in der Konstruktion der Lebens- 
und Arbeitsgeschichte beeinträchtigt. Das Identitätsgefühl resultiert nämlich auch aus Erfolg, 
sowie guten Arbeitsleistungen und stellt somit - als Mitgestaltungsfaktor - das Ergebnis einer 
positiven Bewertung des gegenwärtigen Wohnorts dar. Der Mensch hält sich dann für den 
echten Wirt, wenn er dem Boden richtig verbunden ist und diesen verantwortungsbewusst 
bebaut. Im Fall des Vertriebenen ist das Selbstverständnis durch die Wirtschaftsführung, die 
Arbeit für die Heimat, im gewissen Maße eingeschränkt. Es fällt ihm schwer, eine eigene 
Identität aufzubauen, denn er ist sich nicht sicher, wer er auf dem neuen Boden ist, und wie er 
die Früchte seiner Arbeit in Anspruch nehmen kann. Der Mensch will vom Boden nicht nur 
schöpfen; genauso tief verwurzelt ist in ihm das Bedürfnis, diesem Boden zu dienen. So wie 
es schwierig ist, einem fremden Boden zu dienen, ist es genauso schwierig, sich auf fremden 
Boden wiederzufinden und seine eigene Identität zu bestimmen. Für einen Vertriebenen 
ändert die Arbeit und die Bedeutung des Arbeitsplatzes ihren Charakter. Soweit sie in der 
Heimat mehr oder weniger als eine Form der Bereicherung vom Heimatboden verstanden 
wurde, so wird sie jetzt zu einem Akt, der darauf abgestimmt ist, einen momentanen eigenen 
Nutzen zu erzielen. Der neue, im Ausland gefundene Arbeitsplatz, stellt keine sichere Achse 
mehr dar, um die eine Selbstdefinition und das Gefühl eigener Identität aufgebaut und 
verstärkt werden könnten, sowie Lebensprojekte, zu denen auch die neue Umgebung gehört.  
Ein dritter Ort, der für das Verständnis der Bindung eines Menschen mit dem Heimatboden 
von großer Bedeutung ist, ist der Tempel (die Kirche13). In der Philosophie des Dramas 
(Filozofia dramatu) können wir lesen: "Der Tempel ist auch eine Frucht des Wirtschaftens. 
Der Tempel ist eine Begegnungsstätte des Menschen mit Gott, des Menschen mit dem 
Menschen. "Der Ort, an dem du stehst, ist heilig" sagt Gott zu Moses bei der Begegnung. Der 
Tempel ist für den Menschen ein Raum der Heiligung. Und was bedeutet die Heiligkeit?  
Heiligkeit ist eine Handlungsform der Güte - die Güte handelt auf diese Weise, dass sie 
heiligt"14. 
Die Menschen, die nach vielen Jahren die Gelegenheit haben, auf ihren Heimatboden 
zurückzukehren, gehen zuerst zu ihrem Haus, anschließend begeben sie sich Richtung 
Tempel. Es ist nämlich so, dass sie die bedeutendsten Ereignisse ihres Lebens, wie: Taufe, 
Erstkommunion, Konfirmation, Trauung und Beerdigung der Nächsten mit diesem Ort, mit 
dem Tempel assoziieren. Der Tempel, die uns am meisten von allen bekannte Stätte, verleiht 
unseren Erlebnissen, unserer Arbeit, unseren Anstrengungen, den Heimatboden zu gestalten, 



eine geistige Dimension. Der Tempel, indem er sich dem zuwendet, was heilig ist, vertieft 
unser Heimatverständnis um den religiösen Faktor. 
Denen, die sich als Katholiken in protestantischen Gegenden angesiedelt haben und 
umgekehrt, fällt es nicht leicht, sich wiederzufinden. Viele, die aus der Heimat in den Westen 
vertrieben wurden, haben als etwas besonders Wertvolles ein Gemälde oder eine Figur aus der 
Kirche mitgenommen, um sich dieser am neuen Bestimmungsort anzuvertrauen. So gibt es 
jetzt bei uns eine ganze Reihe von Kirchen und Kapellen, die der Gottesmutter gewidmet 
sind, mit dem Beinamen, der auf den Herkunftsort der bestimmten Figur oder des bestimmten 
Gemäldes hinweist. Ein Beispiel dafür kann die Gottesmutter aus Kochawina in der Ukraine 
sein, nach der die Kirche in Gliwice (Gleiwitz15) benannt wurde.  
Der Tempel, als Ort der Anwesenheit Gottes und Begegnungsstätte von Gläubigen, ist schon 
immer für die Vertriebenen eine Stütze gewesen. Haben sie nach etwas gesucht, was ihrer 
Heimat entstammte, oder wollten sie irgendetwas von ihrer Identität wiederfinden, so begaben 
sie sich zur nächsten Kirche. Dort konnten sie versuchen, den Sinn ihres Schicksals zu 
verstehen. Dort haben sie auch Hoffnung geschöpft und Wegweiser für die Zukunft gefunden. 
Der vierte bedeutende Ort, der das Drama seines Schicksals veranschaulicht, ist für einen 
Vertriebenen der Friedhof. Tischner hat über den Friedhof geschrieben: " Er gehört genauso  
zur Welt des Menschen, wie das Haus, die Arbeitsstätte und der Tempel. Manchmal 
bezeichnet man ihn als einen Ort des Abschieds, das ist aber falsch. Abschiedsort ist das 
Haus. Der Friedhof ist der Ort der Begegnung mit den Verstorbenen. Die Verstorbenen 
werden hier zu unseren richtigen Vorfahren - zu diesen, die für uns unsere Dörfer und Städte 
gebaut, oder die Felder bebaut haben. Wenn wir auf den Friedhof gehen, kommen wir zu 
diesen, die es einmal gegeben hat, zurück"16. 
Unter diesen, die das Glück erlebt haben, die Heimatstadt oder das Heimatdorf zu besuchen, 
findet man wohl keinen, der in so einer Situation nicht auf den Friedhof gegangen wäre, um 
die Gräber seiner nächsten Angehörigen zu finden. In Wahrheit können wir von der Heimat 
erst dann sprechen, wenn das der Ort ist, in dem sich die Gräber unserer Vorfahren befinden. 
Der Verlust der Heimaterde wird auch ganz besonders schmerzhaft, wenn wir auf dem 
Friedhof vor dem Grab stehen, wo unsere Eltern ruhen. Auf einem Grabstein kann man lesen: 
 
Aber erst Gräber 
schaffen Heimat. 
Erst unsere Toten  
geben uns Licht 
 
"Dopiero groby 
stwarzają ojczyznę. 
Dopiero nasi zmarli 
Użyczają nam światła. 
 
Für einen Vertriebenen/Verbannten symbolisiert der Friedhof besonders stark die Probleme 
des Menschen, sich und seine Identität wiederzufinden. Die Identität kann nämlich nicht aus 
dem Nichts gebaut werden. Ihre Quelle bildet immer eine Tradition, eine mehr oder weniger 
bewusste Erbschaft. Und so stellt der Friedhof eine Form der Aufforderung dar, das eigene 
vergangene Erbe wieder aufzunehmen. Es wird in der Handlung der Vorfahren ausgedrückt, 
sowohl im geistigen als auch materiellen Bereich, in Form von Gebäuden, Straßen, Dörfern 
und Städten. Und dieses Erbe wurde uns weggenommen. Es ist nur ein Teil davon 
übriggeblieben und zwar die in der Erinnerung lebenden geistigen Werte. Auf den Friedhöfen 
werden sich die Vertriebenen in ihrem Schmerz dessen bewusst, dass sie des Landes 
verwiesen wurden und heimatlos sind. Ihre Identität ist die Identität eines Vertriebenen. 



Abschluss 
Die Analyse des Identitätsgefühls des Menschen durch die Perspektive von vier 
ausgewählten, doch bedeutsamen Orten, die die Bedeutung der Heimat mit dem Verständnis 
der Fragen verbindet: wer bin ich eigentlich, wie definiere ich mich selbst, ist von einem 
tiefen und zwar dramatischen Sinn erfüllt. Bei allen vier genannten Orten handelt es sich um 
die Herausbildung einer grundlegenden zwischenmenschlichen Beziehung und zwar der 
Gegenseitigkeitsbeziehung. Bei den alltäglichen Erfahrungen kommt sie dadurch zum 
Vorschein, dass jemand dank seiner Ehefrau Ehemann wird, dank Ehemann Ehefrau, oder 
dank den Eltern Kind wird, usw. Mit einem Wort: ich bin, wer ich bin, dank eines anderen 
Menschen. Dieser andere Mensch macht mich zum Vater, zur Mutter usw.. Ähnliche 
gegenseitige Beziehungen sind im Fall des Begriffs "Arbeitsstätte" zu beobachten, wenn die 
Arbeit für jemanden geleistet wird, oder im Tempel, wo wir uns selbst -  erst in der 
gegenseitigen Beziehung zu Gott und zu anderen - als Gläubige betrachten können. Und wenn 
es um die Bedeutung des Friedhofs geht, beruht diese Gegenseitigkeit darauf, dass wir auf die 
Gabe der Erbschaft reagieren, indem wir diese positiv aufnehmen. 
Die Heimat stellt den ersten und bedeutendsten, quasi archetypischen Ort dar, wo wir 
gegenseitige Beziehungen lernen, die über unsere Identität entscheiden. Das Drama beruht 
darauf, dass es - anstatt der Beziehungen -  Vertriebene und Vertreibende gibt. In dieser 
Beziehung, anstatt eigene Menschlichkeit aufzubauen und zu verstärken, versetzen die 
Menschen dieser Menschlichkeit einen tödlichen Hieb, und zerstören das fundamentale 
Vertrauen zu dem Menschen. Das ist auch ein Grund dafür, dass die als Vertriebene 
stigmatisierten Menschen oft neue Häuser  bauen, diese aber dann lediglich als Unterschlupf  
betrachten. Gerade das ist wohl die größte Bedrohung für das Identitätsgefühl eines 
vertriebenen Menschen.  
Die Identität des Menschen, das, wie wir uns selbst verstehen, kann kaum mit Hilfe einer 
Definition wiedergegeben werden. Deswegen haben wir, bei deren Beschreibung, meistens 
auf Metaphern und Bilder zurückgegriffen. Wollen wir vielleicht zum Schluss fragen, was  
uns die Metapher des Menschen im Unterschlupf - indem wir uns weiter der Bezeichnung von 
Tischner bedienen -  über die Identität des Verwiesenen sagt? 
Der Mensch im Unterschlupf ist also ein erschrockener Mensch, ein Mensch der immer den 
Eindruck hat, den Boden unter den Füßen zu verlieren. Ein solcher Mensch baut Mauern für 
sein neues Haus. Aber diese Mauern zeugen von seiner Ängstlichkeit. Er betrachtet das Haus, 
als ob es nur ein Unterschlupf wäre. Er geht aus dem Haus, nicht, um mit anderen eine 
Beziehung anzuknüpfen, sondern um in der Welt etwas für sich zu besorgen und dieses 
anschließend in seinem Unterschlupf zu verstecken. In seinem Handeln werden Unsicherheit 
und Misstrauen zur Regel.  
Das zweite Drama eines Vertriebenen spielt sich im Bereich seiner Hoffnung ab. Der Mensch 
bestimmt sich selbst und seine Identität durch Hoffnung. Im Fall eines aus der Heimat 
Vertriebenen, gibt es immer eine Hoffnung auf Rückkehr, doch bleibt diese Hoffnung 
meistens illusionär. Auf diese Weise wird die Hoffnung, die neue Kräfte und Energie spenden 
und den Menschen der Zukunft gegenüber offen machen soll, zu einer Erfahrung, die 
Schmerz und Enttäuschung hervorruft. Anstatt Freude zu bringen, bringt sie Traurigkeit und 
Einsamkeit. 
Der Vertriebene wird also durch die Boshaftigkeit nicht nur im Kern seiner Identität, sondern 
seiner Menschlichkeit getroffen. In diesem Sinn halte ich es für nötig, alle Vertriebenen, 
Ausgesiedelten, Deportierten und alle anderen - egal, wie sie genannt werden - alle, denen der 
ihnen zugehörige eigene Ort unter dem Himmel weggenommen wurde, von nun an, mit 
anderen Augen zu betrachten.  
Jeder, der zwangsweise seiner Heimat beraubt wurde und von der Heimaterde vertrieben 
wurde, ist für uns eine Herausforderung. Wir sollen seinen Glauben an den Menschen 



wiederherstellen, den Glauben an den Sinn, richtige Häuser, anstatt Unterschlüpfe zu bauen 
und den Glauben an der Sinn der Hoffnung.  
 
 


